

# KALLAH COURSE

SOURCE MATERIAL

חשון תשע"ח

# TRUE TO OURSELVES

Molly Resnue



Author's note: For the purpose of this article the words 'speaker', 'shliach' or 'shlucha' should be taken to define all Lubavitchers who in the course of their daily life find themselves involved in hafotza especially discussing delicate matters pertaining to taharas ha'mishpacha and intimacy.

eire sisters, teire sisters, with regret I bring up an epidemic in our Lubavitch world that is very painful to behold. Some of our hardworking, well prepared (and certainly well-meaning) Lubavitch speakers are laboring under the misconception that to reach our not yet frum brothers and sisters we have to address them in their "language," that we have to use words that we would never use if we were speaking in front of the Rebbe, our ancestors or even our family members. In other words we have to speak in a way that can be described, at best, as explicit and at worst as vulgar.

Being a Baalas Teshuva of over 20 years, I decided to investigate this matter and have discussed it with tens of Lubavitchers - Rabbonim, educators, and people of standing and influence. Here are my findings:

When the Rebbe would address Chasidim it was customary for him to use the words "Gein in vasser" i.e. immerse in water instead of using the word

ties." But note, for example, how the Torah, a book for all mankind, goes out of its way to be euphemistic. In Parshas Noah (7:2) the animals are described as 'beheima lo tehora' instead of 'tmea.' In Parshas Bereishis the Torah describes Adam as 'yada es Chava' and not any other term. And we, being people of the book who represent the Holy Torah, must strive to do the same when speaking about private matters, namely, to speak with euphemisms and allusions. "The only people permitted to speak without euphemism, who are entitled to use overt language, are doctors and then only in their professional setting, when wearing their white coats," insists a veteran educator of over 40 years.

But you will say, what about Halacha? Our Code of Jewish Law is totally specific, even graphic. A highly respected Lubavitcher possek maintains that unless the issues discussed pertain to all the women, e.g. 'sheva nekiim', 'bedika' etc. they should not be answered or discussed in a public forum: certainly not in a mixed audi-

> ence but not even among women. He suggests that a speaker should start the lecture with an introduction of the rules of Tznius modesty - and explain that all questions are valid and welcome but not all will be answered in public.

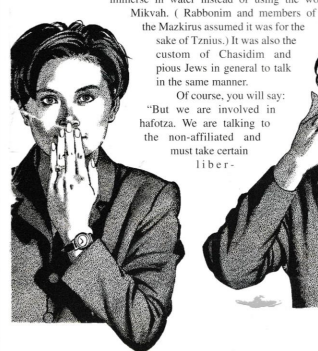
The Rebbe, in following with the Rambam's opinion, stressed that our language is called 'loshon kodesh' because it has no unclean words. Note how delicately

> 'loshon kodesh' describes a ladies' room as 'beis hakiseh' - the

house of the seat. Note how the word 'erva' is euphemistic and non-descriptive. In Medrash Rabah, 24 re: Vayikra 'kdoshim

'Vehaya machanecha kodesh' - and your encampment

should be holy- in Devarim 23;15, the commentaries

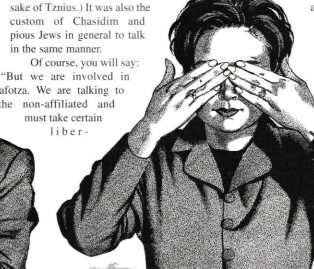


**\*\*\***\*\*

\*\*\*\*

**\*\*\*** 

\*\*\*\*\*



expound 'Veloh yireh ervas davar' - and you will not see any 'ervas thing.' Reb Shmuel bar Nachman says 'davar' - is 'dibur' - speech - i.e. 'ervas dibur' = 'zeh nivul peh' = foul language. Since the word 'davar' is redundant, its purpose is to teach us to be careful with our speech.

"A public speaker is obligated to look for sources of guidance," continues that same possek, "from the Shulchan Aruch, from Rabbis, mashpios, and teachers. One should

# We are not only what we eat, we also are what we speak, and we must never forget that we are the Rebbe's kinder.

not be guided by the notion of 'what I think the people want to hear,' and since the boundaries are so fine one cannot totally trust one's own common sense but must continually check it with a reliable authority."

"To have a satisfied wife" is one of the husband's primary obligations together with food, shelter and clothing and is included in the Kesuba. Note the language which the Halacha uses to inform us that a woman should not demand marital relations from her husband in an overt direct manner: It says that she not demand it verbally "...tovaas bepeh." Firstly the delicacy of not demanding 'it' is emphasized and then the 'it' subject that she is not to be 'tovaas' is neither defined nor described but left vague.

In the not so distant past even the secular world had some basic moral standards for speech. Let us review some of the history of permissible language in the mass media. It was less than 40 years ago that the use of the word "pregnant" was not permitted; instead, "confinement" or "in the family way" were acceptable. A married couple on screen retired to their bedroom with two twin beds, and the couple was always fully dressed. But today all these standards have fallen by the wayside, discarded for the more shocking, overt, immoral, violent images and unfortunately, 'Vas kristallzach Yidlezacht.' The world's culture affects the Jewish culture. We seem to be following the trend instead of bucking it.

I find that what has taken me years to discard and refine is now being served up to me on fine china by the best Lubavitch 'speech chefs' and all in the name of reaching the audience. Pirkei Avos's 'Umekarvan laTorah' was the Rebbe's dictum to us as to how to approach our audience (Igros Kodesh 19. Page 195, par 9, i.e. raising our audience closer to the Torah and not lowering the Torah closer to our audience.)

Are we supposed to talk differently to a Park Avenue

audience than we would to our mothers or teachers? Is being a wholesome, innocent product of Bais Rivka not something to be extremely proud of? Is blushing and discomfort at explicit language not a mark of honor instead of shame? Is being shocked by tabloid lingo not a sign of moral health rather than a symptom of prudery? We are not only what we eat, we also are what we speak, and we must never forget that we are the Rebbe's kinder.

We represent only ourselves, and by extension the Rebbe and Lubavitch, and even for the purpose of establishing credibility, we must never, ever stoop to represent our audience.

An evil man once sent his detested rival a package of Shalach Manos with the picture of a pig. The receiver responded by sending back a package with his own picture and the following note: "You sent me a picture of your face and I send you a pic-

ture of mine." Our acts and our words reflect who we are and those we represent, not those to whom we speak, though we may pretend or wish it were otherwise. The words we choose reflect on our families, our communities, our religion, and ourselves. Even in insulting someone, the manner of doing it represents the doer.

Note how sensitivity is lauded in these two Gemora examples.

#### (1) Gemora in Shabbos... Page 33a

"Everyone knows why a bride enters the 'chupa:' to become married, but if anyone perverts his speech and actually expresses this, then even if the heavenly court has sealed a favorable decree of seventy years for him, it will be reversed..." The very fact that we know something is taking place (everyone knows it) does not necessarily allow us to discuss it.

#### (2) Gemora in Pesachim, page 3

Three Kohanim received a share of Lechem Hapanim - the showbread. One described his share as being the size of a bean, one as the size of an olive and the last one described it as being the size of the tail of an insect. This was a warning signal and consequently his background was checked; he was found to be of flawed character and dismissed from the Bais Hamikdosh. His 'Nivul Peh' literally translated, his foul mouth, the unwholesome way in which he expressed himself, was a sign that there was something flawed in his character and he was no longer permitted to serve in G-d's House.

But why am I quoting all these sources? Could it be that our speakers are ignorant of them? Perhaps, but it is highly unlikely. Perchance they feel that the task of kiruv is so important that it requires measures that are beyond the pale.

In Igros Kodesh... The Rebbe quotes the Frierdiker Rebbe as addressing this issue. In replying to the contention that for the sake of 'kiruv,' one can use any means because it is like a fire, anything is justified in trying to douse it, the Previous Rebbe replies: "But still one should not pour kerosene on the fire." Obviously, certain means do not justify the ends no matter how noble because ultimately these means do not accomplish the end.

Our Rabbis caution that sometimes one should avoid a topic or refuse to answer a question because of what it might give rise to. In Gemora Tamid (p.32), Alexander the Great asks the Chachomim: "What was created first? Light or darkness?" They refuse to answer him for fear it would lead to questions they were not prepared to discuss with him, namely what existed before the world was created and what will be after it ends.

Pirkei Avos cautions us similarly: 'Chachomin Hizaharu Bedivreichem' - Teachers beware the words you use lest your students get the wrong message. We have to be proud of the fact that there are certain areas of life that we will discuss only privately. In response to an overt question we can reply, "Judaism deals with every human aspect but some questions are like precious gems to be handled delicately and personally."

A very successful shlucha who reluctantly uses some explicit language recalled that the first time she used a certain three-letter word in public she was sick to her stomach. Today, many years later, she admitted that it is not difficult at all. Need one say more? The process of desensitization is an insidious one creeping upon us ever so stealthily. After a lengthy discussion, she conceded that maybe the time has come for us to re-evaluate the influence that the outside

world has had on our public discourse in view of the avalanche of shmutz that is accosting us on a daily basis. "Maybe I should give greater scrutiny to my manner of speaking," she concluded.

A seasoned Crown Heights Lubavitcher activist

who is proud when her guests address her as Mrs. Chabad told me of an incident in 1973 when she sent a flyer in to the Rebbe's office for approval. Her committee had been trying to emulate the Montreal "Brides & Grooms" program with little success and in an effort to attract a younger crowd they chose the title "Love & ......" It was sent back by the Rebbe's office and marked as unacceptable.

We all hold our noses when we enter a room with an unpleasant odor, but after the first few minutes we get used to it and don't even notice the stench anymore. We have to be so careful not to get accustomed to vulgarry and then justify it by calling it kosher.

Should we therefore avoid contact with the outside world? Should we reconsider going out on shlichus or pub-

lic speaking? God forbid! Would I be here today, in a position of writing this article were it not for some wonderful shlucha in Brazil who appealed to me twenty years ago and brought me home? No! It is just a red flag to ensure that the things that made us sick yesterday should continue to make us sick tomorrow and the words that we choked on last month should be just as hard for us to utter next year.

There is such a natural tendency to rationalize or succumb. "They won't understand"... "They'll misunderstand..." "I'll sound prudish, evasive"... "Should I mince words?" "How do I respond if they ask a direct question?" "Let's hear how you would answer that one," etc. The problems are endless and the pitfalls innumerable. We really should not rely solely on our own independent sense of judgement. Because none of us is immune to the influences of the world at large, we cannot count on ourselves to make the Torah-right decisions about the choice of words we make. We must consult with our Rabbonim, mashpios and teachers at every turn.

Several weeks ago a popular magazine featured an article titled "New Age Jews," describing the antics of a certain Rabbi in his indiscriminate pursuit of 'reaching more people.' but in the midst of all the disturbing information one of our own did us proud. Rabbi Zalman Shmotkin, spokesman for the Chabad Lubavitch movement, so impressed the secular journalist that he took time to notice and describe his 'eidelkeit.'

And I quote: "Shmotkin said: "I don't think writing these racy... these books..." He raised his eyebrows in italics but could not get himself to say the (three letter) word.... He

# We have to be proud of the fact that there are certain areas of life that we will discuss only privately.

took off his glasses and rubbed his face. "I don't think that is the way to bring people to the Torah," he said.

And the Jewish Press in an article that harshly condemned that same renegade Rabbi featured in the "New Age Jews" went so far as to avoid even mentioning the title of his sensational book and just described it as a "best selling book on intimacy."

Should we not at least aspire to the same level of sensitivity as this 'eidel' JP journalist? Is the expression 'gein in vasser' instead of 'Mikvah' to remain the exclusive domain of the Rebbe-Chasid relationship, or Chasid-Chasid relationship? Or is it to be emulated and 'sold' to our audiences and our 'mekuravim.'

It is interesting to note that in that same article in the

JP, the noted Talmudist Rabbi Adin Steinzaltz, who wrote a sefer on Tznius is quoted as saying that one who obsesses with exploring different areas involving intimacy issues begins to "lower himself subconsciously, creating a different personality." He remarked, "It works on you continuously and destroys your holiness."

How careful we have to be with these subjects of 'kedusha.' How easy it is to stumble and fall. There is a difference between sophistication and vulgarity. Sensationalism should never be acceptable but in discussing personal intimacy it is unforgivable, and we should not forget that "When in Rome do as the Romans do" is a secular expression, not a saying of Chazal. 'Al Tifrosh Min Hatzibur' - do not separate yourself from the congregation is a saying of Chazal referring to a 'tzibur' of G-d fearing people.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

**\* \* \* \*** \*

Let us examine the area of conversations among ourselves. Unfortunately the kind of subjects we feel comfortable discussing and the language we choose to use is going downhill too. In my book any sentence that begins with 'pardon my French' is suspect and should probably be censored. One shlucha confided in me that when one of her mekuravim asked her how she felt the first time she went to the mikvah she quite properly replied. "It is none of your business." How comfortable should I have felt when an acquaintance said to me, "Oh we can't have that meeting tonight; I'm going to the Mickey." It literally took me a few seconds to get it.

I have done a lot of soul searching while putting together this article and I started to question the justification of showing pictures of myself posing in too close proximity to some famous secular star. These portraits have always

proven a wonderful opening for every speech. They have enabled me to captivate my audience far more easily than I could without them, but in all my 20 years of public speaking I have never asked a Rav whether I am permitted to use this kiruv tool. Maybe it is time I did.

We are imperceptibly absorbing the culture that surrounds us, and inevitably and perhaps involuntarily we are adopting the vernacular and even the thought processes.

They say it takes one to know one. Having 'been one,' I think I know what appeals to our unaffiliated Jewish brothers and sisters. It is the sense of divine justice and order in our Torah way of life. It is the 'eidelkeit' and warmth of our women. It is the refinement and wholesomeness of our daughters.

Confusion, chaos and relative morality they can get out there from their own peers, and described in much more exciting, graphic and juicy language.

By speaking like them we are telling our audience that we wish we were more like them. Our audience will then view us the way we view ourselves - as inferior! Let us not be like the spies in their encounter with the giants, Parshas Shlach (Bamidbar 13:3) 'kechagovim haiynu b'eineinu'- we were as grasshoppers in our own eyes - We felt small in our own eyes and therefore we appeared small to them. We cannot and should not want to copy or compete with them.

What we have to offer is infinitely superior and far more appealing and we have to trust that they will appreciate the difference. They will be touched by our innocence, they will respond to our determined elusiveness and modest language, and we will be doing the kind of 'Kiddush Hashem' that we, Lubavitcher women, know how to do best - being out there but being true to ourselves, our Rebbe and our heritage.

#### Postscript:

I am pleased to report that this article had a positive effect even before it went to press. Rishe Deitsch told me that as she was editing this current Newsletter, she was also working on her annual comedy skit to raise money for tuition for Special Ed children. "I must say that reading your article made me revise my skit and eliminate a few humorous lines," she confessed. That is the purpose of this article. It is my hope and prayer that we will all speak and write with heightened awareness in the future.

וכשהאדם צדיק ומקדש עצמו בתשמיש אז מתעורר הקרושה של פעלה:
וענין קרושת התשמיש באיזה ענין הוא קרוש:
לענין הדינים צריך ללמוד לשמיר ולעשות ולקנים את כל דברי

לענין הדינים צרך ללפור לשפור ולעשות ולקיים את כל דברי הפור בא"ח ס"י ר"ם ובפור א"ע סיפן כ"ה לא יפול דבר ארצה מכל הפווכר שב וצריך האדם להיות בקי בעל פה בכל מלה וטלה הכתוב שם זולת פענין דין הפיכת השלחן המווכר שם ככר כתבתי למעלה מה

שכתב בזה הספר החרודים אליו תשמעון:

ולענין הרמזים מחשבות הסורות צריך לידע ללמוד ולשטור מחבור קמן
הכטות ורב האיכות שחיבר איש האלה"י הרמב"ן ז'ל ונקרא
אגרת הקדש והועתקו דבריו בספר מנורת המאור ובספר המיסד ובספר
ר"ח פרק שבעה עשר משער הקרושה ויען כי ראשית הכמה הוסיף נופך
בזה הפרק מהרבה מאמרי הזוהר ועוד כילי מעליותא ע"כ הגני מצוה
אתכם לעסוק בפרק החוץ מראשו עד סופו ואינו דומה השונה פרקו מאה

: פעמים לשונה פרקו מאה ואחד פעמים

לאתם בניי יצ"ו הנה אני סזהיר אתכם ואת זרעכם וזרע זרעכם עד עולם וכל תלמיריי הסרים למשמעתי שילמרו אלו השני סימנים בשור הנ"ל ופי"ז כראשית חכמה בשער הקרושת וכל כך הרבה פעסים תלמדו שיהיו שגורים בע"פ ואל תשנו מכל הכתוב שם ואז אשריכם ומוב לכם בעה"ז ובעת"ב ויהיה לכם בנים הגונים ותחיו מכת הזוכים ומופים דהיינו שתרבו כמה נשטות קרושות. והנני מבאר לכם זה הענין:

ען בניי יצ'ו כי טכל ביאה וביאה כשהיא בקרושה יצא מטנה שעולה טובה דאף שאין אשתו כתעברת ס'ם כעורר למעלה ומשפיע נשמה והאריכו בוח הכקובלים וכתבו שע'כ יש היתר לשמש עם אשתו אף שהיא כבר מעוברת או מניקה או זקנה או עקרה כי אינו טוציא זרעו לבטלה אלא מתחווה כוה נשמה קדושה ווהו ענין ותהי שרה עקרה אין לה ולד ומקשה הזותר אין לה ולד הוא יתיר לא ליכא רק ותחי שרה עקרה ותירץ כי בא להורות כור הענין הזה כי אברחם היה כשמש משתו עם שרה אף שהיתה עקרה וח"ו שיהיה לבטלה ע"ז אמר העקרות הית שלא היה לה ולד לה דייקא לה לא היה אבל לאחרינא היה כי סכל ביאה נשפע נשמה ואלו הנשמות באו לולדות אחרים וזהו ענין הנרים של אברהם כי יש קושיא כנין ופאין היהלהם נשכה בשלמא לזרע אברהם באים פצר זיווג אב ואם אבל בגרים קשה אלא אלו הנשמות שנשפעים מכח ביאת הצריקים מהפשמות ובאות לתם ווהו ענין אברהם מגייר את האנשים ושרה פניירת הנשים ר'ל ככח כחשבת קדושת אברהם בביאה נשפעים נשמות של זכרים ומכח מחשבות קרושת שרה בביאה נשפעים נשמות של נקבות ואז יובן את הנפש אשר עשו בחרן עשיה ממש בכח ביאה וחרי הוא הדבר בעצמו שפירושו אברהם מנייר את האנשים ושרה מניירת הנשים ואברהם ושרה עשו נפשם:

ושורש הבנין היא בסור יה והוא סוד איש ואשה שוכו שם יה ביניהם ואז נשלם שיעור קומה ונשפע נשמה בבחינה זו נקרא הזיוונ בשם דעת כמ"ש וידע אדם את אשהו וידע אלקנה וכבר נודע סוד הדעת שהיא תפאר"ת הנעלם הכולל האצילות בהעלמות כאשר בא בארוכה בהקדמת תולדו"ת אד"ם ומעתה מבואר הנוסח אשר יצר את האדם בצלמו בצלם דמות חבניתו והתקין לו ממנו בנין עדי עד ע"כ קרושים תהיו לקדש אתם ונשיכם בכל מיני קרושות גם מקודם לזיווג לפשפש במעשיכם

וכזי שראה קרי אפי באינס בעת שהיה פרוש כאשתו גראה לי קורם שיבא לזווג ימבול במקוה ואז ימהר ותתהפך מקו"ה לקומ"ה והוא סוד שיעור קומה הג"ל:

וקודם הזיווג יעסוק בתורה ומה מוכ ומה נעים שיעסוק בד'ת הג'ל מא"ה מא"ה סי" ר'מ וראשית חכמה פי"ז משער הקדושה ואם מתאוה נפשו לעסוק ולהיות שונה הלכות יעסוק סוף פרק המפלת דף ל" ע"ב דרש ר" שמלאי למה הולד דומה במעי אמו כו" לפנקס שמוקפל ומונח ידיו על שתי צרעיו שהי אציליו על שתי ארכבותיו ושהי עקביו על שתי ענבותיו וראשו על ברכיו ופיו סתום וטיבורו פתוח אוכל ממה שאמו אוכלת נשותה ממה שאמו שורלת ומותה ממה שאמו שורלת מציצא לאויר העולם נפתח הסתים ונפתם הפתוח שאלמלא כן אינו יכול להיות

יים היו שנאסר נער כטעי סנשי ידי להתפאר וירטוו (הככה יחיה העליונים סבתם שהיו כקרני הגבים בעמקי ההויח ונעשי ארזים גדולים ווהו כור ארזי לבנון אשר נטע. אנוז לאגיו שהיא סגורה ובהותם האמת חתמה ומן הכלה העליונה עדיה אמר המלך שהשלום שלו אל גנת אגוו ירדתי הוא "עדיה אמר המלך שהשלום שלו אל גנת אגוו יי בלה והוא כפו האגוו שיש לה כפה קליפות היא שכתוב זאת ירושלים כתוך הגוים שמתיה וסביבותיה ההוא נהלק לד' חלקים רוגמת המרכבה העליונה והם י הרינשרדים מצר זה כמו שהמאורות בייחור שלם ונשררים כ"א עה עליה וכפו שכתוב ומשם יפרד והיה לארבעה ראשים הוא יוא ההולך וגו' ולפי שאגוו ההוא נטוע בגן ונקראת ננת אנוו בהו הברכבה העליונה לאנוז כה אנוז זה סתום מכל צדריו העליונה כתומה ונעלמה מהכל. שושנת העסקים על שם ה בכל יופי נקראת בשם זה וכסו שאמרה על עצמה אני שושנת העסקים והבצלת הוא הגקרא חבאק והוא ירוק קרקת היתה חשרון שהיא פוסרת ושרה לפני הפלך שלפה ני הבצלת השרון שהיא עומרת לקבל מים חיים מהלבנון יזיה השרון לאנם. שושנת העפקים ויש בה ששה עלין שתיא כלולה מששה קצוות העמקים מהעומק העליון ושם שישנה כה שושנה זו משונה בגוונים לבן וארום ומתהפכת זה אף היא משונה במדותיה פעם דין פעם רחמים ודע "א בתחלה חבצלת ואח"כ שושנה יש לה סוד והוא כי קורם הכלך נקראת כן ולפיכך ירוקה ואחר חוש של חבר משוך ים הכלך ואז נקראת שושנה בסוד שפתותיו שושנים. בל מי לוה היא סתומה ושפורה מכל עבירה לבל ימצא הור בקרש בי גן נעול אחותי כלה ומעין חתום במקום למכאים כן אילת אהבים היא אילת השחר ויעלת חן שכרה במהרה כענין אל תלכי ללקום בשדה אחר אבל עיניך בשדה ם אלוף נעורים ובחיות הכתולה בדרך זה הנה היא ברוגמת ' אתה ה' הבוחר בזרעו של אברהם להיותם חלקו ונחלתו גילדים בביתו עובדים עבודתו ושוטרים דתו וחקותיו ואינם א עוברים ברית לעבור טסקים קרושתם ללכת בשדה אחר ר ישבו אבותיכם מעולם ואקח את אביבם את אברחם משם בכל ארץ כנען ונשעתיו בסקים הקודש והכנסתיו בסור בי אהב את אבותיך ויבחר בורעם אחריהם להיות לו לעם נכים ופעתה פקק עיני שבלך ותרע ותשכיל בענייני הברכות הם כה שראוי לכוונו והשתדל להיות מאוכלי המוח וזורקי קניינד קנה בינה וראה כי חכל בא בכוונה והכל בדונסא בית לפני ולפנים והקליפה סובבת מבחוץ , והפתאים רודפים ז בהבל יכיהם ואינם זוכים לישב עם הסלך בסלאבתו והוא שהודענו כבר ורואים הפלך ביופיו דרכם להפתכל בפוח יהקליפה מבחוץ חלק בני אדם היושבים בשעיר ולז'א אשר כלכו בארץ ארום לפני מלוך טלך לבני ישראל כי ה לפרי ועתיר הקב"ה להקרים הכוח בלי קליפה שנאסר ראשית תבואתה ואע'פ שיקרים הפרי כי הוא אשר יל לו כמנו כל אוכליו יאשמו רעה תבא אליהם נאם ה' ירבה הדעת את ה' ויגלה חכבור לעין כל והוא שאפר ה סוד ה'א אחרונה שיהיה בראש כפו שהיה ביפי יר ובראה כבוד ה' כאש אוכלת וגו וכן לעתיד לבא זייך נשאו קול יחריו ירננו כי עין בעין יראו בשוב ה' ציון את ורוע קרשו לעיני כל הגוים וראו כל אפסי ארץ את ישועת אלהינו עב'ל:

שלך העולם אשר יצר את האדם בצלמו בצלם דמות תבניתו לו ממנו בגין עדי עד. דעו בניי כי אין קדושה בכל שת הויווג אם הוא בקדושה וסקדש עצמו בתשמיש כאשר או הוא כרמות וצלם העליון ומעורר הזיווג העליון סוד א איש ואשה המתייחדים ביחוד גמור ע"י ברית העליון צד צדיק יסו"ד עולם אשר בא הרמז והקימותי את בריתי ת כילה בהודווג איש לאשתו וסוד כתישת הזכר בנקבה הקמורת הרק הימב הדק. והדברים ההם מודות עמוקים כבוארים וגלוים ליודעי בינה:

ק בסיד שכאלו תתת לראשי וימינו תחבקנו וכן הסוד מכעלה הכל מבואר היטב בספר הפרדם בשער כהות הבעלה הכל מבואר היטב בספר הפרדם בשער כהות לה ופ"ט ובפרק עשרים והנה סוד הזיווג שלסעלה תפארת ד ברית הכעיר הרין דרועין הם חסד ונבורה ותרין שוקין זרן הפארת עם מלכות ע" שש קצוות והם סוד איש ואשה ו"ל איש ואשה שזכו שכינה ביניהם והוא שם יה שבטו ליכק"ש רש"י בפרשת בסרבר, והנה נודע שהקצוות של לכעלה, בכינ"ת ושירש שרשם בהכסה שהם סוד יה לכעלה בסעלה בסד קיצו של יו"ד הרי שם י"ה ביניהם

(2)

•

יויאמר<sup>264</sup> האדם: זאת הפעם עֶצֶם מֵעֲצָמֵי וּבָשָׂר מִבְּשֹׁרִי לְזֹאת יִקְּרֵא אִשָּׁהיי - הרי<sup>265</sup> זה **נעימות דברים להמשיך עִמה אהבה, ולהמשיך אותה אל רצונו, שיתעורר** בה אהבה.

ראה כמה נעימים דברים האלה, כמה דברי אהבה הם: "עצם מעצמי ובשר מבשרי" - כדי להראות לה שהם אחד, ולא נמצא פירוד ביניהם בכל.

עתה התחיל לשבח אותה: "לזאת יְקְרֵא אשה". זאת היא שאין נמצא כמותה, זאת היא תפארת הבית... אבל "לזאת יְקְרֵא אשה" - זו שלמות של הכל. "לזאת" - זאת היא תפארת הבית... אבל "לזאת יְקְרֵא אשה" - זו שלמות של הכל. "לזאת" - ולא לאחרת.

כל זה הוא דברי אהבה, כמו שכתוב<sup>266</sup>: "רבות בנות עשו חיל ואת עלית על כולנה", "על<sup>267</sup> כן יעזוב איש את אביו ואת אמו ודבק באשתו, והיו לבשר אחד". כל זה להמשיך אותה באהבה ואחר כך להתחבר עמה.

צריך 268 שיהא מיישב דעת אשתו ומשמחה ומכינה ומסעדה בדברים המשמחים את הלב, כדי שתשיג את התאוָה אליו. (בקדושה ובטהרת דמיונה כמו כן), וזה יהא ניכר בנשימתה ובעיניה, ואז יאהבו זה לזה ויהיו בניהם פקחים. כי כפי מה שתהיה אהבתם זה לזה בשעת תשמיש, כן יהיה פקחות הנער היולד וסכלותו. והטעם הוא, לפי שהאהבה לא תהיה כי אם מן התאוָה, והתאוָה לא תהיה כי אם מחום הלב, ומחום הלב יחמו הדם וכל האברים, ולפי רוב תאוָתם תהיה חמימותם, ויחמו שני הזרעים זרע האיש וזרע האשה אשר מהם יברא הילוד. ולכן, יהיה פיקח כי הפיקחות הוא מחום הלב ומחידוד המחשבה אשר במוח. וכאשר תהיה היא גם כן מוסכמת למחשבות טהורות וזכות כמוהו, אז יהיו שניהם אחדים בדבר המצוה, ותתקשר מחשבתם כאחד, ויולידו כן כפי הצורה הטהורה שציירו.

בראשית, פרק בי, פסוק כייג

זוהר, פרשת בראשית, דף מייט, עמוד בי

משלי, פרק לייא, פסוק כייט  $^{266}$  בראשית, פרק בי, פסוק כייד בראשית, פרק בי,

<sup>268</sup> פידור רבי יעקב מעמדין, סדר הנהגת ליל שבת, מיטות כסף, פרק וי, סעיף יי

#### ג. דברים המושכים את הלב

וכן<sup>262</sup> מחשבת אשתו שיהיה מְשַׂמְּחָה בדברים המשמחים את הלב, כדי שתהיה גם היא מסכמת למחשבות זכות וטהורות, ויהיו שניהם אחדים בדבר המצוה, כי אז תתקשר מחשבתם לאחד, ותהיה השכינה שרויה ביניהם, ויולידו בן כפי הצורה הטהורה שציירו.

ואל<sup>263</sup> תרבה שיחה בטילה עמה, ולפיכך יש לך להכניסה תחילה בדברים שמושכים את לַבָּה, ומיישבים דעתה ומשמחים אותה, כדי שתקשר דעתה בדעתך, וכונתה בכוונתך. תאמר לה דברים קצתם מכניסים אותה בדברי חשק ואהבה ורצון, וקצתם מושכים אותה ליראת שמים וחסידות וצניעות, ומספר עמה בדברי נשים חסידות וצנועות, היאך יצאו מהם בנים הגונים וכשרים, ראויים, בעלי תורה ויראה והוראה כמעשה קמחית שזכתה לשבעה בנים שכולם שִׁמְשׁוּ בכהונה גדולה, ושאלוה חכמינו זכרונם לברכה במה זכתה - ואמרה להם: אפילו קורות ביתי לא ושאלוה ראשי מִיּמֵי, וכל זה השיגה לשכר צניעותה וחסידותה ויושר מעשיה.



(מספר חופת חתנים ס' ו')

#### תפילה לאשה

יהי רצון מלפניך שתשרה שכינתך ביני ובין בעלי, ותיַחד עלינו שִמך הקדוש. ותכנים בלבנו רוח טהרה וקדושה, ותרחיק ממנו כל מחשבות והרהורים רעים. ותתן לנו נפש זכה וברה ביני ובין בעלי. ולא ניתן עיננו אנחנו שנינו בשום אדם בעולם. כי אם עינִי בבעלי ועינֵי בעלי בי.

ויהיה בעיני כאילו אין אדם טוב ויפה ובעל חן בעולם כמו בעלי,

כדבר שנאמר "שמעי בת וראי והטי אזנך ושכחי עמך ובית אביך"
(תהלים מה). וכן יהיה בעיני בעלי כאילו אין אשה יפה ובעלת חן והגונה בעולם כמוני. ויהיו כל מחשבותיו בי ולא בשום בריה אחרת בעולם, כדבר שנאמר "פיפית מבני אדם הוצק חן בשפתותיך",
ונאמר "ויתאו המלך את יפיך" (שם). ונאמר "על כן יעזוב איש את אביו ואת אמו ודבק באשתו והיו לבשר אחד" (בראשית ב,כד).
ויהי רצוז מלפניד האלוקים שיהיה זיווגנו עולה יפה. זיווג הגון

ויהי רצון מלפניך האלוקים שיהיה זיווגנו עולה יפה, זיווג הגון של יראת שמים ויראת חטא, זיווג של בנים הגונים, צדיקים, תמימים וישרים. זיווג של זרע של קיימא, זיווג של ברכה, כדבר שנאמר "ה' זכרנו יברך יברך את בית ישראל" וכו' (תהלים קטו).

LUTE 0

רשייי, עירובין, דף קי, עמוד בי

<sup>259</sup> 

<sup>260</sup> תורת חיים, עירובין קי, מובא בספר משכן ישראל, עמוד פייח

<sup>261</sup> תהלים, פרק קכייח, פסוקים גי-די

חכמה חכמר ראשית חכמה די, מובא בספר ראשית חכמה <sup>262</sup>

שם, סימן הי, מובא שם  $^{263}$ 

וְזֶהוּ שָׁאָמְרוּ רַבּוֹתֵינוּ־ זִכְרוֹנָם־לִבְרָכָה עַל זִכְרוֹנָם־לִבְרָכָה עַל פָּסוּק: "וְהִתְקַדִּשְׁתָּם וִהְיִיתֶם קְדוֹשִׁים" – This, too, is our Sages' comment<sup>23</sup> on the verse, "Sanctify yourselves, and you shall be holy"<sup>24</sup>—

"אָדָם מְקַדֵּשׁ עַצְמוֹ מְעַט מִלְמַטָּה, מְקַדְּשִׁין אוֹתוֹ הַרָבָּה מִלְמַעָלָה וְכוּ" "Man sanctifies himself [only] a little ('i.e.,' comments the Rebbe, 'in quantity') below ('i.e.,' comments the Rebbe, 'in quality'), and he becomes sanctified in great measure from Above...."

# 53 CA 1605 6'

260

וואָס דאָס איז דאָך אויך ווי גערעדט כמה פעמים, אַז דער אמתיער חינוך, און ווען איז דער חינוך מצליחז אַז ניט ער הויבט זיך אָן טָאָך דערויף ווי מיאיז געוואָרן בר-מצוה, אפילו ניט ער הויבט זיך אָן נאָך דערויף ווי ער איז הגיע לבן חמש ובן שש, ״הגיע לחינוך״, נאָר סידאָרף זיין ״משהתינוק יודע לדבר״ איז שוין ״אביו מלמדו תורה״, ווי דער אַלטער רבי הויבט דערמיט אָן די חלכות תלמוד-תורה.

און ווי אַזוי קען דאָס זיין! – דאַרף נאָך זיין נאָך פריער, אַז ווען דער קינד ווערט געבאָרן הויבט מען גליין אָן דעם ענין פון יישיר המעלותיף" מיט די אַלע הכנות, כדי משנולד זאָל זיך שוין אָנהויבן דער ענין החינוך. ביז וואַנענט אַז כמבואר בכמה מקומות, אַז דער אמתיער חינוך הויבט זיך אָן תשעה חדשים לפני לידת הולד – בשעת הורט, דער פּאָטער מיט דער מוטער, פירן זיך אויף ווי סידאַרף צו-זיין, אַז ער ווערט נולד בטהרה ובקדושה, וואָס דעמאָלט האָט מען דערנאָך אַ קינד פון וועמען מיהאָט דערנאָך נחת, אמת׳ן נחת, אידישן נחת בכל הפרטים.

וואָס כדי דאָס זאָל אַראָפּקומען אָן שוועריקייטן ובמדה הכי גדולה ככל האפשרי – דאַרף דאָד זיין – ווי ער זאָגט אין תניא – קידוש אביו ואמו, על אחת כמה וכמה, אַז סידאַרף זיין פאַר דעם דער ענין הטהרה והתכנה וכו׳ וכו׳,

וואָס דערמיט הויבט מען שוין אָן יימחנד" זיין די לבושים וואָס מיגיט לבנו הילד שנולד – הויבט זיך שוין אָן דער חינוך נאָך כמה חדשים לפני ירידת הנשמה בגוף; כמה חדשים לפני אפילו ווי סיווערט דער עצם ענין פון התחלת התרקמות הגוף.

און אָט דאָס איז דער אמתער ״הקחל״ פון ״הטף . . אשר בשעריד״ ווי דאָס איז ברוחניות – נאָך פריער ווי ער איז נולד בעולם כפשוטו : גלייך ווי סיווערט די הכנה לזה, וואָס דאָס איז אויך דער ״חינוך״ לזה, כאמור לעיל – על ידי הנהגה המתאימה פון דעם אב ואם המולידים את הבן והבת.

#### CHAPTER 5

#### THE OBLIGATION OF UNITY IN SOUL AND BODY

Through *mitzvas onah* the couple becomes one in soul and body. This elevated and complete state will yield an elevated and ideal child.<sup>1</sup> In the words of the *Zohar*:

Emotional and Physical Love— Conditions for an Intelligent, Complete Child

When man and wife join, they become one body, and we find that they are one soul and one body, and they are called 'one person.' Then the Holy One, Blessed is He, resides in the place where there is unity and places a holy soul [the child] in that one [person].<sup>2</sup>

The Ramban states that the parents' love for each other influences the child:

He should draw her heart near with words of persuasion, favor, desire, and love... and through the strong love that will arise between them at the time of their joining for the sake of Heaven, a strong, smart, fine child will come forth from them.<sup>3</sup>

Similarly, the Ya'avetz writes: "According to their love for each other at the time of their marital relations—so will be the intelligence of the child or his foolishness."

When the couple's true love for each other is expressed physically, it brings about perfection of the child. In the words of the Sefer Chassidim: "When there is much desire, the children will be tzaddikim (righteous)."

Clearly, proper fulfillment of *mitzvas onah* requires unity of the soul.<sup>6</sup> Unity of the body, though, also completes the home, as it says, and he shall cleave to his wife and they will become one flesh.<sup>7</sup>

<sup>1</sup> See chapter 2.

<sup>2</sup> VaYikra 81b

<sup>3</sup> Iggeres HaKodesh chapter 6.

<sup>4</sup> Siddur Beis Yaakov, Hanhogas Lail Shabbos, chapter 6, page 159.

<sup>5</sup> Chapter 362

<sup>6</sup> See chapter 4.

<sup>7</sup> Bereishis 2:24

Chapter 4 ❖ 31 ❖

only because of the mitzvah as if *mitzvas onah* were a *chok*.<sup>24</sup> Instead, he should act according to the good and normal aspects of his nature which desire and seek proper fulfillment of *mitzvas onah*.

Indeed, man should relate in the same fashion to all mishpatim.<sup>25</sup> He must innately and naturally desire to perform them, as it is written,<sup>26</sup> To act justly (mishpat) is joy for the righteous.<sup>27</sup>

Peru u'revu<sup>28</sup> (the obligation to procreate), is included among the mishpatim. It is the only mitzvah that was commanded to man at the time of his creation, and the ambition to fulfill it was placed in his normal nature at that time. Thus, the desire to engage in marital relations is proper and normal. In the words of Shlomo HaMelech: Hashem made man upright.<sup>29</sup>

\* \* \*

Marital holiness and the responsibility to have good children is contingent on "the [couple's] mutual desire and joy."<sup>30</sup> Thus, the couple must plan ahead and prepare themselves so that they do not dislodge the central support of married life (which also determines the future of their children) due to tiredness or lack of desire, G-d forbid.

Husband and wife should ideally arrange their lives so that they set aside 'quality time,' when their physical and emotional abilities are at full intensity, for *mitzvas onah*, as befits all the mitzvos of Hashem. The *Ben Ish Chai* writes:

Because although a man must [intend to] fulfill the will of his

The Obligation To Plan for Mitzvas Onah

<sup>24</sup> A *chok* is a mitzvah which does not appeal to our sense of reason, and must be fulfilled without our understanding.

<sup>25</sup> Mishpatim are the mitzvos that comprise Jewish civil law, including mitzvas onah.

<sup>26</sup> Mishlei 21:15

<sup>27</sup> See Shemonah Perakim L'haRambam, Chapter 6.

<sup>28</sup> Bereishis 1:28. The ramification of peru u'revu is the obligation to fulfil mitzvas onah (see Rambam, Hilchos Ishus 15:1).

<sup>29</sup> Koheles 7:29

<sup>30</sup> Rambam, De'os 5:4

Creator (fulfill mitzvas onah), he must have in [its fulfillment] appetite and desire with all his heart.<sup>31</sup>

Ideally, man and woman will focus their intellectual, emotional, and physical energies at the time of *mitzvas onah* and approach one another in an aroused state of joy and love.

But if they have not developed and aroused their feelings for each other, their fulfillment of *mitzvas onah* and *peru u'revu* is flawed and blemished.

The bases of *mitzvas onah* are joy and love. From them develop thoughts of fear of heaven and positive ambitions, which are advantageous to the child. In the words of the *Ramban*:

Their thoughts should fuse together as one, and they should both be united in the mitzvah, and the *shechinah* will reside between them, and they will conceive a son according to the pure thoughts that they had.<sup>32</sup>

אף <sup>787</sup> על פי שמידת הצניעות משובחת אצל הכל, בנשים משובחת ביותר; ואי כ פי כן, כל שמתחבבת אצל בעלה ומפייסתו לכוונת מצוה, אין זה פריצות אבר אלא זריזות ומדה מעולה, ושכרה שמור לה לצאת ממנה בנים הגונים הואיל בר כוונתה אלא לכך. וכבר העיד הכתוב<sup>788</sup>: "ותצא לאה לקראתו וכוי".

אבל<sup>789</sup>, אם רואה שהיא מבקשת יותר על ידי התקשטות והשתדלות לפניו. לשמחה בדבר מצוה, אפילו שלא בעונתה ואפילו היא מעוברת, אם היא ברבד ורואה שמתאַנֵּית לו. וכל היודע באשתו שהיא יראת חטא ואינו פוקדה.

<sup>31</sup> Torah Lishmah, Orach Chaim 72

<sup>32</sup> Iggeres HaKodesh L'haRamban 5

מאירי, עירובין, דף קי, עמוד בי <sup>787</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>788</sup> בראשית, פרק לי, פסוק טייז

The continuation of the opening talk of the Rebbe Rayatz at the third anniversary celebration of the Central Yeshivos Tomchei Temimim-Lubavitch of America and Canada, on 7 Adar, 5703 (1943):

he Torah embraces a man's life from the very first moment at which his birth is made possible until beyond his life in this world, including the reverent obligations of children towards the bodies and souls of their parents and the obligation of departed parents to intercede on behalf of their surviving children and families.

\*\*\*\*\*\*

To revert to the very first moment at which birth is ultimately made possible: *Taharas hamishpachah* requires the scrupulous observance of the laws and times of family purity, including immersion in a valid *mikveh*. Those who have unfortunately been misled by the scoffers and atheists who are spiritual murderers, desecrate this commandment by substituting baths and showers. This is one of the greatest life-threatening dangers to Jewish family life and to the health of Jewish children.

Here is not the place nor is this the time to explain the full scope of this question. Nevertheless, since not only from a religious point of view but also from a scientific point of view it is a question of life, I cannot and dare not leave it in silence. Regretfully I shall have to make do with a few words, but those few words spring from the depths of my heart.

Jewish women! Protect your lives against danger; be vigilant against bringing unsound children into the world; observe all the Torah's laws concerning purity and the *mikveh*. You will then be assured of health, long life, and fine and healthy children.

A Jew's conduct throughout his life in this world, as well as his conduct From
the
Rebbe
Rayatz's



The Torah-Inspired Greeting of

# Shalom Aleichem

Part II

relating (as mentioned above) to the time that follows his life in this world, includes a whole range of customs, all of which are Torah. For example: The informal prayers1 that women are accustomed to whisper before and after candle-lighting, in which they request that G-d light up their home with domestic harmony and with children radiating reasons for joyful satisfaction; the unsophisticated requests that women customarily make before and after they fulfill the mitzvah of challah by separating part of their dough,2 when they ask that their family be blessed with an amplé livelihood so that they will be able to support Torah scholars and contribute generously to charitable causes; the homespun prayers that women customarily utter before and after immersion in a mikveh, when they ask to be blessed with fine and healthy children who will grow up to be pious and upstanding men and women. All of these customs are Torah.

G-d has granted us, His Chosen People, two priceless gifts — G-dliness and strength. It is written, "G-d gives strength to His people;3 G-d blesses His people with G-dliness."

G-dliness and strength are Jewry's two main characteristics. It was these characteristics that enabled our forefathers and our parents to bear this bitter exile and to observe the Torah and its *mitzvos* with self-sacrifice — and with these same two inherited characteristics we, in this final era of exile, must observe the Torah and the active requirements of its *mitzvos* with the utmost self-sacrifice.

With unbending decisiveness, Jewish men and women must save their children from the *treifah* Talmud Torah schools, from the missionary emissaries, from the *treifah yeshivos*, and register them only in kosher Talmud Torah schools and *yeshivos*.

תקלח

דער גרעסטער לעבנס געפאר פאר דעם אידישען פאמיליען לעבן, און פאַר דעם געזונט צושטאַנד פון דעם אידישן קינדער־לעבן.

ניט דאָ איז דער פּלאַץ און ניט איצט איז די צייט צו ער־ קלערן די פראגע אין איר פולען פארנעם. וואס דאָס מוז האָבן מער צייט, אבער איבער דעם, וואס די פראגע איז לויט אלע בעגריפן — ניט נאָר א רעליגיעזע, נאָר אויך פון דער וויסענ־ שאַפט — א לעבנס פראגע — קאן איך ניט און טאָר ניט דאָס פארשווייגען און ליידער מוז איך זיך בענוגענען מיט די איינ־ צעלנע ווערטער, אבער וואס גייען פון דער טיפעניש פון הארצן.

אידישע פרויען! היט אייער לעבן איר זאָלט חס ושלום ניט שטאַרבן יונגערהייט, היט זיך פון צו בריינגען חס ושלום קראנקע קינדער אויף דער וועלט, היט אַפּ די אלע טהרה און מקוה גע־זעצן לויט דער תורה, וועט איר זיין זיכער מיט גוטן געזונט, לאנג לעבן און מיט גוטע געזונטע קינדער.

דעם מענשענס אויפיהרונג אין דער גאנצער צייט פון זיין וועלטליכן לעבן, ווי אויך די אויפיהרונג, וואס בעלאנגט נאָך דעם וועלטליכן לעבן — ווי פריער דערמאָנט — מיט אלע פער־ שידענע מנהגים, ווי, למשל, די תחינות, וואס די פרויען זאָגן פאר ליכט בענשען און נאָכדעם, אז השי״ת זאַל דערלייכטען די הויז מיט אויפריכטיגען שלום־בית און קינדער נחת ליכט, די תחינות פאר און נאָך חלה נעמען אז השי״ת זאל איר מאן און קינדער געבן פרנסה בהרחבה און עס זאָל זיין א פולע הויז מיט כל טוב בכדי זיי זאָלן קענען מחזיק זיין לומדי תורה און געבן כל טוב בכדי זיי זאָלן קענען מחזיק זיין לומדי תורה און געבן

צדקה ביד רחבה. די תחינות פאר און נאָך דער טבילה או השי״ת זאָל זיי מזכה זיין מיט גוטע געזונטע קינדער. זיי זאָלן אויסוואקסן פרומע מענער און פרויען, אָט די אלע מנהגים זיינען תורה.

השי״ת האָט אונז אידן, דעם עם הנבחר, בעשאנקען מיט צוויי אומשעצבארע מתנות, געטליכקייט און שטאַרקייט, ווי עס שטייט ה' עוז לעמו יתן, ה' יברך את עמו בשלום, השי״ת גיט שטאַרקייט זיין פאָלק, השי״ת בענטשט זיין פאָלק מיט געטליכקייט.

געטליכקייט און שטאַרקייט זיינען די צוויי הויפּט אייגענ־ שאַפטן בא אידן און מיט זיי האָבן אונזערע אור־אור עלטערן און עלטערן דורכגעטראָגן דעם ביטערן גלות און אָפּגעהיט די תורה ומצות מיט מסירת נפש, און מיט די ירושה אייגענשאַפטן, געטליכקייט און שטאַרקייט, בעדארפן מיר, אין דער לעצטער גלות־צייט אָפּהיטן — מיטן גרעסטן מסירת נפש, תורה און מצות מששיות.

מיט דער גרעסטער שטאַרקסטער ענטשלאָסענקייט בעדארפּן אידן, מענער און פרויען, ראטעווען זייערע קינדער פין די טריפה תלמוד תורה׳ס, פון די מיסיאָנערישע שליחים, פון די טריפה ישיבות, און אפּגעבן זיי נאָר אין די כשר׳ה תלמוד תורה׳ס און ישיבות. מיט די גרעסטע כחות מוזן אלע אידן, מענער און פרויען, שטאַרק שטיצן די כשר׳ה תלמוד תורה׳ס און ישיבות. היינט, ז' אדר, דער טאָג וואס משה רבינו — דער פער־ מיטלער פון מתן תורה — איז געבאָרן געוואָרן, האָבן מיר זיך

סגולה<sup>271</sup> לבנים צדיקים, שתהיה האשה זהירה במחשבתה בקדוטה בחיבור, ואז יהיה הוֻלָּד קדוש.

#### (2) קדושת האשה משובחת יותר

ייקדושים תהיו 272יי - כשבא<sup>273</sup> אדם להתקדש בזיווג עם אשתו, הקדושה בשבח ייקדושים ותר? של האשה משובחת יותר.

ספר מחזיק ברכה (של החידייא), אורח חיים, סימן ריימ, בשם כתב יד ישן  $^{271}$  ויקרא, פרק יייט, פסוק בי $^{272}$ 

יוהר, פרשת קדושים, דף פייא, עמוד בי  $^{273}$ 

#### (4) הלכות כיבוד אב ואם והלכות צניעות – זה כנגד זה

שמעתי<sup>487</sup> מחכם אחד, כי מי שזוכה לקיים מצוַת כבוד אב ואם כראוי וכיאות הנאמר בשֻלחן ערוך, יורה דעה, **סימן ר׳ימ**, מסייעים אותו להתקדש בקדושה של מעלה כאמור בשֻלחן ערוך, אורח חיים, **סימן ר׳ימ**; וכן המתקדש בקדושה עילאה ( $=\delta^1$ יונה) כאמור בשֻלחן ערוך, אורח חיים, **סימן ר׳ימ**, זוכה שבניו יקיימו היטב כיבוד אב ואם ( $\epsilon \neq \delta^1$ ון  $\epsilon \in \delta$ ר, יורה רּמה, סיאן ר״א).

# (8) זהירות בקדושה – חוסכת צער

אם<sup>495</sup> מתנהגים שניהם יחדיו בקדושה ובמחשבות קדושות בכוונה לשם שמים, אז יבוא השותף השלישי, הוא הקדוש ברוך הוא, כמאמר רבותינו זכרונם לברכה "שלשה<sup>496</sup> שותפים יש באדם, הקדוש ברוך הוא, אביו ואמו וכוי", ויתן בהולדה נשמה קדושה, ועל ידי זה יזכו לבנים טובים ויפים וחכמים. ויזכרו האיש והאשה כי

#### ליקופי אמרים

יובן מאמר רו"ל על פסוק ולרבקה בו שכל הרבק בת"ח מעלה עליו הכתוב כאלו נרבק בשכינה ממש כי ע"י דביקה בתלמידי חכמים קשורות נפש רוח ונשמה של עמי הארץ ומיוחדות במרותן הראשון ושרשם שבחכמה עילאה שהוא ית' וחבטתו א' והוא המדע כו' [והפושעים ומורדים בתלמידי חכמים יניקת נפש רוח ונשמה שלהם מבחי אחוריים של נפש רוח ונשמת ת"ח] ומ"ש בזהר ובזהר חדש שהעיקר תלוי שיקדש עצמו בשעת תשמיש דווקא משא"כ בני עמי הארץ כו' היינו משום שאין לך נפש רוח ונשמה שאין לה לבוש מנפש דעצמות אביו ואמו וכל המצות שעושה הכל ע"י אותו הלבוש כו' ואפי' השפע שנותנים לו מן השמים הכל ע"י לבוש זה ואם יקרש את עצמו ימשיך לבוש קרוש לנשמת בנו ואפילו היא נשמה גדולה צריכה לקידוש אביו כו' אבל הנשמה עצמה הנה לפעמים נשמח ארם גבוה לאין קץ בא להיות בנו של ארם נבזה ושפל כו' כמ"ש האר"י ו"ל כל זה בליכוטי תורה פ' וירא ובמעמי מצות פ' בראשית:

פרק ג והנה כל בחי' ומדרגה משלש אלו נפש

כנגד עשר ספירות עליונות שנשתלשלו מהן הנחלקות
לשתים שהן שלש אמות ושבע כפולות פי' חכמה
בינה ודעת ושבעת ימי הבנין חסר גבורה תפארת
כו' וכך בנפש האדם שנחלקת לשתים שכל ומדות.
השכל כולל חכמה בינה ודעת. והמדות הן אהבת ה'
ופחדו ויראתו ולפארו כו' וחב"ד נקראו אמות ומקור
למדות כי המדות הן תולדות חב"ד: וביאור הענין כי
הנה

ייתם קדושים, עמוד נייז בספר והייתם קדושים, עמוד נייז אוהר חדש, מדרש הנעלם, בראשית, כפי שתורגם בספר והייתם קדושים, עמוד נייז  $^{493}$ 

מפי השמועה <sup>494</sup>

ייג, סעיף הי קדושה וצניעות, פרק ייג, סעיף הי  $^{495}$ 

נדה, דף לייא, עמוד אי <sup>496</sup>

וכבר לפני כמה דורות עורר על כך בעל הפלא יועץ בספרו יעלזו חסידים (אות קסז), ופנה בדרישה לרבנים ומורי ההוראה בזו הלשון:

״הן רבים עתה עם הארץ אשר לא ידעו כלל מאזהרות כו׳ שצריך להתקדש בשעת תשמיש כו׳, ודרכם ישר בעיניהם, ואינם באים לדרוש אלקים כי נראה להם כבושה לדבר בענינים אלו;

"אבל המצוה הזאת על המורים ועל הדורשים ברבים בין מן הספר בין בעת הספר בין בעת הספר בין בעת החוקי האלקים ותורותיו;

"לכן ירימו כשופר קולם לדרוש בקהל עם איזוהי דרך ישרה על כל פרט ופרט מדינים אלו, והמשכילים יזהירו את העם באזהרה יתירה לבלתי סור מן המצוה הזאת, ולעשות הדברים על מתכונתם לשם שמים, כי זה כלל גדול לזכות את נפשם ואת נפש זרעם אחריהם שיהיו נצר מטעיו מעשה ידיו להתפיר בולי זרט אמת כל רואיהם יכירום כי הם זרע ברך ה', וגדול זכות המזכה בענין זה, למוכיחים ינעם ועליהם תבוא ברכת טוב".

וכיוצא בזה כתב הפלא יועץ עוד גם בספרו חסד לאלפים (סי׳ רמ, ו):

"וחבל על דמשתכחין שעוברין על כל אלה, כי לא ידעו מה הוא האסור, ומתוך כך הן רבים עתה עם הארץ ופרוץ מרובה חוצפא יסגא כו", ודא עקא שהלכות אלו אין דורש, להיותם מילי דצניעותא כו":

וברם ראוי לתלמיד חכם להיות עז כנמר ולשים פניו כחלמיש להגיד לעם את חוקי האלוקים ואת תורותיו גם בדברים שבין איש לאשתו, ואל יחוש לשום דבר, וכבר יש ספרים כו' מי החפץ חיים לאשתו, ואל יחוש לשום דבר, וכבר שת הדרך הנעימה דרך גבר בעלמא".

:(מצורע פי״ט ג): וראוי לצטט כאן גם את דברי המדרש בויקרא

״רבי שמואל בר יצחק פתר קריא בפרשיותיה של תורה, אף על פי שנראות כאילו הן כעוּרות ושחורות לאומרן ברבים כגון הלכות זיבה ונגעים נדה ויולדת, אמר הקדוש ברוך הוא הרי הן עריבות עלי שנאמר וערבה לה׳ מנחת יהודה וירושלים וגו׳״.

- ג. כשההורים מקדשים את עצמם בשעת תשמיש, הם מועילים לילדיהם:
- 1. שהטבע והאופי הבסיסיים שלהם יהיו יותר קרובים ומוכשרים לעבודת ה׳יַּ.
- מיוכלו להתגבר בקלות על היצר הרע ולהרבות תורה. ומצוות⁴.

## מקורות 🕮 וטעמים 🥦

וראה מה שכתבנו עוד להלן בקונטרס תשובות לשאלות סימן יג בענין הכוונה לשם שמים.

3. ספר התניא (סוף פ״ב): ״שהעיקר תלוי שיקדש עצמו בשעת תשמיש דווקא כו׳, משום שאין לך נפש רוח ונשמה שאין לה לבוש מנפש דעצמות אביו ואמו, וכל המצות שעושה הכל על ידי אותו הלבוש כו׳, ואפילו השפע שנותנים לו מן השמים הכל על ידי לבוש זה, ואם יקדש את עצמו ימשיך לבוש קדוש לנשמת בנו, ואפילו היא נשמה גדולה צריכה לקידוש אביו״.

ובספר פניני התניא (עמ' 90) מובא: "מהו אותו 'לבוש' – מבאר רבנו הצמח צדק שהכוונה היא ל'נפש השכלית' כו'. נפש שכלית זו, היא בעצם מה שאנו קוראים 'אופיו' של האדם, המהות הגלויה של ה'אדם' שבו כו', והיא תלויה מאד בהתנהגות ההורים בשעת הזיווג כנ"ל. באותם רגעים נקבע כל אופיו (הגלוי) של האדם".

וראה ספר המאמרים תרנ"ז (עמ' רסט): "ביחוד דכר ונוקבא, דהטפה הנמשכת ממוח האב עם היות שהיא טפה גשמית כו' בהשפעה זו הרי מתהווה מוחין אצל הולד עם נפש שכלית כו', ומה שאמרו רז"ל הקב"ה נותן בו נשמה יש לומר דהיינו הנפש האלקית, אבל הנפש הטבעית שהוא לבוש להנפש האלקית כמו שכתוב בספר של בינונים יש לומר שהוא מהאב".

4. איתא בזוהר הקדוש (ח״א פרשת וירא מדרש הנעלם קיב, א): ״רב יוסף כד הוה נחית לבבל חמא אינן רווקיא דהוו עיילי ונפקי ביני נשי שפירין ולא חטאן, אמר לון לא מסתפו אלין מיצר הרע, אמרו ליה לא מקונדיטון בישא קאתינא, מקדושתא דקדישא אתגזרנא, דאמר רב יהודה אמר רב צריך אדם לקדש עצמו בשעת תשמיש ונפקי מניה בני קדישי בני

·····

# 3. להיות טובים ובֻעלי מידות ישרות וצדיקים ועובדי ה׳ כל חייהם⁵.

.5 ספר חסידים (סי׳ תקו): ״כששניהם מתכוונים לשם שמים יהיו הבנים טובים וצדיקים״.

פירוש המשניות להרמב״ם (סנהדרין פ״ז מ״ד): ״מקדש עצמו בשעת תשמיש כו׳ שזה ממה שמוסיף בבנים טהרה ופרישות ויושר מדות״.

סידור היעב״ץ (מוסך השבת מטות כסף פ״ב ס״ב): ״היו שם הרהורי האבות שסייעו, אם במחשבה טובה שהרהרו בה האב או האם הרשעים באותה שעה, זה גרם שהולידו צדיקים״. וכתב עוד (שם פ״ו ס״ח-ט): ״כי בהתחבר האדם עם אשתו כו׳, אם דמיונו ומחשבתו עסוקים באשתו ובדברי חכמה ובינה ומדות טובות והגונות, הנה אותו הדמיון אשר במחשבתו יש לו כח לצייר הצורה בטפת הזרע כפי שהיה מדמה בשעת החבור בלי ספק״.

### 13. "איש תובע בפה ואשה תובעת בלב"

יימי שאשתו מרצה אותו בדברי רצוי ומקשטת עצמה לפניו כדי שיתן דעתו עליה על זו אמרו רבותינו שיוצאין ממנה חכמים ונבונים כלאה שיצא הממנה יששכריי (טור אור החיים) (שממנו יצאו 200 ראשי סנהדרין) גם כתוב: ייאמר רי יוחנן כל אשה שתובעת בעלה לדבר מצוה הווין לה בנים שאפילו בדורו של משה לא היו כמותן (עירובין).

When a man unites with his wife in holiness<sup>5</sup>—the Shechinah dwells among them. (Ramban, based on Sotah 17a)

If the intimacy is not amidst an abundance of love and desire, then the *Shechinah* will not dwell among them during intimacy. (Ramban)

The *Maharal* explains the extraordinary spiritual heights of the bond created by the Jewish wives in Egypt, and how that bond was the very source of the redemption:

That which is written, "through the merit of righteous women we were redeemed," hints to [the following] very wonderful idea. The intense desire of the wives for their husbands resulted in their giving birth to children worthy of freedom. Bondage relates to physicality (chomer), whereas freedom relates to spirituality-intellectuality (tzurah). When a woman desires [to become one with] her husband, it causes the physical to become endowed with the spiritual-intellectual. The product of such a union results in children worthy of redemption.

And that which the Talmud says: "they had relations between the fields," [demonstrates] that they loved their husbands so much that [due to the dire circumstances] they made use of any available opportunity for intimacy.

And when you [are able to] understand words of wisdom (Kabbalah), you will realize that when there is unity in marital relations—like the connection and unity [that existed in Egypt as a result of the woman's longing]—then there is in the union a Divine aspect. Because separation denotes the physical, and unification is purely a divine quality.<sup>65</sup>

Evidently, women have the capacity to bring about genuine unity with their husbands through their desire and yearning for them and thus to merit children of elevated spiritual

# 15. "קדש עצמך" - השכר

האדם<sup>157</sup> צריך להתקדש בשעת תשמיש במעשיו ובמחשבתו, על דרך שאמרו רבותינו זכרונם לברכה<sup>158</sup>: כל המקדש עצמו בשעת תשמיש יהיו לו בנים זכרים רבותינו זכרונם לברכה<sup>158</sup>: "להבדיל בין בעלי הוראה, שנאמר<sup>159</sup>: "והתקדשתם והייתם קדושים" וסמוך לו<sup>160</sup>: "להבדיל בין הטמא ובין הטהור", וסמוך לו<sup>161</sup>: "אשה כי תזריע וילדה זכר".

אגרות קודש - כייק אדמוייר מליובאוויטש, כרך כי, אגרת זיתקיט, עמוד פייד אגרות קודש - כייק אדמוייר אייבאוויטש

שם, כרך י"א, עמודים י"ז-יייח, אגרת גישצד – מכתב מתאריך

חי ניסן תשטייו

בית יוסף, יורה דעה, סימן רמייח, סעיף קטן אי

שמות, פרק יייז, פסוק יייד

שער הקדושה להראב״ד, בתחילתו

שבועות, דף יייח, עמוד בי

<sup>159</sup> ויקרא, פרק יייא, פסוק מייד

שם, פסוק מייז

שם, פרק יייב, פסוק בי